
uit: Kleio, tijdschrift voor oude talen en antieke cultuur 36, 2007,50-59 
 
 
LEREN VAN SENECA 
 
Vincent Hunink 
 
[>p.50]Na vele jaren staat de Romeinse filosoof Seneca (ca. 2 
v.Chr.- 65 n.Chr.) in Nederland weer eens op de lijst van 
eindexamenauteurs. In 2008 zullen de kandidaten zich mogen 
buigen over een pensum van teksten uit Seneca en Tacitus. Helaas 
heeft Seneca bij veel classici en liefhebbers van de oudheid een 
slechte naam. Daarom volgt in deze bijdrage een pleidooi voor het 
bestuderen van Seneca. Wat heeft de oude filosoof aan Vlaamse en 
Nederlandse leerlingen van vandaag te bieden? En hoe zit het met 
zijn vermeende hypocrisie? 
Dat het lezen van Seneca verdediging behoeft is eigenlijk een 
merkwaardige zaak. Weinig auteurs vragen zo weinig voorkennis en 
zo weinig speciale vaardigheden van lezers als hij. Die vaststelling 
van Seneca's begrijpelijkheid zou op zichzelf moeten leiden tot een 
positief waardeoordeel. Antieke auteurs leest men in het algemeen 
om er wat van te leren, om toegang te krijgen tot andermans 
gedachten uit andere tijden, en hoe minder obstakels een oude tekst 
daarvoor opwerpt, des te beter. Sommige classici hebben de neiging 
om auteurs juist meer te waarderen naarmate ze moeilijker zijn en 
naarmate hun werk meer gepuzzel vergt. Ze spreken soms 
geringschattend over een tekst 'die men onmiddellijk kan begrijpen', 
alsof dat eerder tegen die tekst pleit dan ervoor. Het zal duidelijk zijn 
dat ik deze opvatting niet deel. 
Als begrijpelijk en toegankelijk auteur heeft Seneca veel mee om 
hem tot een goede schoolauteur te maken. Eigenlijk hoef je over 
Seneca niets te weten om zijn brieven aan Lucilius te kunnen lezen 
en gebruiken. Ze bevatten algemene levenslessen en ze vormen 
nadrukkelijk voor publicatie geschikt gemaakte traktaatjes. Hoe 
anders dan de correspondentie van Cicero, waarvan haast geen brief 
te volgen is zonder een pagina aantekeningen en toelichtingen! 
Cicero's brieven zijn eigenlijk meer stof voor historici dan letterkundig 
interessante bronnen, uitzonderingen daargelaten. 
Seneca's brieven hebben nauwelijks enige contekst nodig, want hun 
inhoud redt het op eigen kracht: ze gáan echt ergens over. Natuurlijk 
wordt de lezer niet slechter van enige voorkennis over bijvoorbeeld 
de Romeinse elite, het hof van Nero, de Stoa en de geschiedenis 
van het wetenschappelijk en filosofisch proza in Griekenland en 
Rome, om enkele onderwerpen te noemen. Ook een paar namen uit 



de Romeinse geschiedenis die Seneca graag als voorbeelden 
aanhaalt (het type Cato, Fabius Maximus, Cincinnatus, Brutus en  
Scipio) zijn nuttig om te kennen. Ten slotte kunnen ook een paar 
inzichten in Romeinse politiek, inclusief wat roemruchte namen 
[>p.51] (Catilina, de Gracchi, Sulla) en de antieke mythologie 
(Tantalus, Thyestes) handig zijn bij de lectuur. Maar daarmee is het 
belangrijkste wel in kaart gebracht. 
En zelfs zonder zulke voorkennis laat het meeste zich snel verklaren 
vanuit de teksten zelf. Seneca laat namelijk zelden onduidelijkheid 
bestaan over de vraag of een exemplum 'goed' of 'fout' is. En goed of 
fout, do's and don'ts, daarom draait het in zijn proza: wat moet je 
doen om goed te leven? Hoe gebruik je de weinige tijd, die van 
onzekere lengte is, zo goed mogelijk? Wat geeft zin en vervulling, en 
wat alleen frustratie en ergernis? Kortom, wat is geluk en hoe word ik 
gelukkig? Dat is waar het uiteindelijk om gaat.  
 
 
TIJDLOOS 
 
Vooral Seneca's brieven hebben een hoog gehalte van tijdloosheid. 
Ik geef een aantal voorbeelden. 
In brief 1 beschrijft Seneca op indringende wijze dat je de tijd goed 
moet gebruiken. Tijd is onherroepelijk, onvervangbaar, en mag dus 
niet verkwist of verspild worden. Vooral andermans tijd verspillen is 
een groot kwaad, en omgekeerd moet je het krijgen van iemands tijd 
als een groot geschenk waarderen: iets kostbaarders is er niet. Dat 
zijn verbazend goede lessen, zou ik willen zeggen, en dat allemaal in 
het bestek van één pagina! 
Brief 5 betoogt dat je niet moeten proberen om van andere mensen 
aan de buitenkant te verschillen en te koop te lopen met je 
bijzondere gaven of je speciale identiteit. Innerlijke distantie ten 
opzichte van anderen is wel in orde, maar verder is het beter je te 
conformeren aan wat gangbaar is. Ook deze les van Seneca lijkt in 
West-Europa nu onverminderd actueel. 
In brief 12 staat de oude dag centraal. Het is natuurlijk vervelend om 
die te ervaren, zegt Seneca, maar we moeten proberen hem te 
omhelzen en lief te hebben. Veel universeler kan het thema niet. 
Misschien is het voor jongeren niet meteen iets wat aansluit bij hun 
leefwereld, maar zelfs voor hen kan het geen kwaad om de gedachte 
eens te overwegen. 
Een mooie brief is nummer 15, die in het teken staat van sport en 
sportverdwazing. Moet je aan krachtsport doen, meedoen aan 
marathonlopen en wedstrijden, moet je wereldrecords breken? 



Allemaal onzin, zegt Seneca. Goede, regelmatige beweging houdt 
een mens fit en in vorm en geeft de geest rust. Dat levert dus echte 
gezondheid op, de andere vormen van sport in feite niet. Opnieuw is 
de relevantie van Seneca's boodschap in onze wereld snel duidelijk 
voor wie de media volgt. 
[>p.52]Eveneens herkenbaar en toepasbaar is brief 56. Daarin wordt 
bepleit dat ook wie omringd is door herrie en lawaai moet proberen 
de rust en concentratie te bewaren. Seneca geeft als voorbeeld het 
rumoer van een drukbezocht badhuis. In deze tijd laat zich dat 
gemakkelijk vertalen tot, bijvoorbeeld, de bedrijvigheid in een druk 
stadscentrum, een vertrekhal op een luchthaven of een wachtkamer 
in een groot ziekenhuis. De boodschap blijft dezelfde: houd je 
staande temidden van de drukte. 
De gedachte van brief 69 heeft al bijna de status van cliché bereikt: 
veranderen van plaats helpt niets; wie een ander leven wil gaan 
leiden moet van binnen veranderen. Het is een waar woord, maar 
velen leven er niet naar. Je zou het sommige bezeten 
wereldreizigers voor ogen willen houden. 
In brief 70 worden de lezers aangespoord zich te bezinnen op het 
verloop van de tijd en op hun einde, via het voorbeeld van een reis 
naar een eerder bezochte plek. Seneca spreekt in zijn brief over 
Pompeii, de stad die dan nog niet aan de eruptie van 79 ten prooi is 
gevallen. Dat maakt alles wat hij zegt voor lezers van nu, die Pompeii 
kennen als archeologisch monument, nog des te pakkender. 
Een belangrijke brief voor iedereen die zich aan studie wijdt is brief 
84. Die heeft als thema 'lezen en schrijven, ook op reis'. Met alles 
wat we leren, betoogt Seneca, moeten we ook echt iets doen. Het is 
nodig en zinvol om eigen keuzes te maken en ook zelf iets toe te 
voegen. Het gelezene moet niet onverteerd blijven, maar in de geest 
van de lezer worden verwerkt, zoals voedsel in zijn lichaam. 
Zo laten de voorbeelden uit Seneca's brievencorpus zich 
vermeerderen. Ik wijs nog op de praktische levenswijsheid van brief 
101 ('kijk niet te ver vooruit! Leef nu, zie elke dag als een nieuw 
leven') en brief 107 ('wees klaar om te gaan, sterven maakt deel uit 
van het leven'). Verder zijn er instructieve brieven over 
zelfbeschikking en euthanasie, en natuurlijk de beroemde brief 47 
over de noodzaak tot humane omgang met slaven. 
Al deze relevante en actuele teksten zijn zonder veel contekst 
toegankelijk en verdienen een plaats in het lectuurprogramma op 
school of universiteit. Een mogelijk nadeel is wel dat niet alles even 
leuk en licht verteerbaar is voor jonge lezers. Bij de moralist Seneca 
is het allemaal loden ernst, en luchtige noten zijn schaars. Dat is 
ongetwijfeld waar, maar er zit toch ook weer een goede kant aan: 



hier geen oppervlakkige kletspraat, geen verhaaltjes over generaals 
en nutteloze oorlogen uit een ver verleden, dwaze strijd om Troje of 
de stichting van Rome, geen mythologie die vooral zichzelf dient, en 
geen flauwe literaire spelletjes. Het is Seneca ernst. In het huidige 
onderwijsklimaat kan enige ernst volgens mij geen kwaad. Het 
getuigt van een goede instelling als we leerlingen durven te 
confronteren met teksten die een werkelijk serieuze inhoud hebben. 
Het is vooral aan de docent om die 'zware kost' lichter verteerbaar te 
maken. 
 
 
[>p.53]SELECTEERBAAR 
 
Er zijn allerlei manieren waarop dat denkbaar is. Bij sommigen komt 
misschien de verleiding op om Seneca toch te verbinden met humor. 
Dat kan op een wat grove manier door bijvoorbeeld iets te laten zien 
van zijn satire op keizer Claudius, de bekende Apocolocyntosis 
'verpompoening', een merkwaardig en enigszins boosaardig werkje, 
waarin de pasgestorven Claudius belachelijk wordt gemaakt. De 
omstandigheid dat Seneca over diezelfde Claudius ook een lovende 
lijkrede heeft geschreven die Nero op de uitvaart uitsprak, is helaas 
geen echte aanbeveling voor de schrijver. Je zou hem zelfs van 
hypocrisie kunnen beschuldigen. Op dat verwijt kom ik aan het slot 
van deze bijdrage terug. 
Er zijn wel meer Seneca-teksten die ter variatie en verluchtiging 
kunnen worden aangeboden. Ik denk hier aan zijn interessante en 
weinig gelezen Naturales Quaestiones met grappige verklaringen 
van bliksem en vulkanisme, of aan Seneca's drakerige tragedies, die 
zo over the top zijn in hun weergave van pathos en extreme emoties 
dat het van de weeromstuit weer goed is voor een glimlach... 
Maar gelukkig bieden de brieven aan Lucilius zelf al voldoende 
mogelijkheden voor didactische variatie op grond van hun typische 
kenmerken en de daaruit volgende mogelijkheden. Zo maakt het 
materiaal het uitstekend mogelijk om hieruit een gerichte en 
verantwoorde keuze te maken. Niemand is gedwongen om alle 124 
brieven van het corpus te lezen. 
De collectie is door Seneca ongetwijfeld bedoeld als een 
samenhangend geheel met een duidelijke ontwikkeling daarbinnen. 
Aan het begin staan veel brieven die vrij gemakkelijk zijn van 
thematiek en kort van omvang. Verder zijn er de voor velen 
vertrouwde elementen van 'spreuken van Epicurus', die Seneca 
ontleent aan de wijsgerige concurrentie om zijn addressaat Lucilius 
tot lezen te verlokken. Lucilius wordt eerst als een soort beginneling 



'de collectie ingetrokken', maar geleidelijk veranderen de toon 
waarop hij wordt aangesproken en de kost die hij krijgt 
voorgeschoteld: er komen meer wijsgerige onderwerpen, soms zelfs 
technisch van aard (vergelijk Brief 106 'over de stoffelijkheid van het 
goede'). Ook de gemiddelde lengte van de brieven lijkt toe te nemen: 
sommige brieven worden halve traktaten. 
Maar aan die prachtig opgebouwde eenheid en structuur van de 
bundel mag de gebruiker uiteindelijk lak hebben. Veel brieven zijn 
prachtig, maar er zitten ook ronduit ergerniswekkende betogen in 
over de deugd, over de unieke positie van de wijze en de filosofie, 
over gehoorzamen aan het lot, enzovoorts. Wat let de lezer of docent 
om die gewoon terzijde te laten? 
De mogelijkheden voor zinvolle selectie gaan nog verder. Zo kan 
men bijvoorbeeld brieven uitkiezen op een bepaald thema. Denkbaar 
is een biografische benadering (welke brieven vertellen iets over 
Seneca als mens?), een cultuur-historische [>p.54]invalshoek (waar 
worden typisch Romeinse zaken zichtbaar?), een retorisch-
communicatieve benadering (wat is er te leren over stijl en effectieve 
informatieverwerking?) of een politieke invulling (wat zeggen deze 
brieven over Nero, en hoe verhouden ze zich tot het werk van 
Tacitus?) 
Maar dat is nog niet alles: de brieven zijn afgeronde eenheden, 
uiteraard, met een begin, een midden en een eind, maar niemand is 
gedwongen om elke brief helemaal te lezen. In mijn bloemlezing van 
Seneca-brieven in vertaling uit 2004 (zie de bibliografische 
aantekening) heb ik een paar keer brutaal het mes gezet in lange, 
technische brieven, en een belangwekkende passage uit het begin of 
einde eruit gelicht. 
Dat is tot op zekere hoogte arbitrair en subjectief, hoewel ik denk dat 
veel lezers mijn keuze zouden volgen. Maar een filosoof zou de 
selectie misschien anders laten uitvallen. Seneca's werk biedt 
simpelweg materiaal voor allerlei benaderingen, en dus ook voor 
allerlei verschillende keuzes. Hij moedigt ons trouwens zelf in zijn 
brieven aan om het heft in eigen handen te nemen en niet blind te 
varen op wat anderen ons voorkauwen, getuige bijvoorbeeld zijn 
brieven 33 en 64. Seneca suggereert hier dat je als lezer actief iets 
mag doen met teksten van anderen. 
 
 
ZELFS IN FRAGMENTEN 
 
De meest extreme vorm van fragmentatie wordt bereikt wanneer 
men niet het hele corpus of een hele brief gebruikt, of zelfs maar een 



samenhangend deel van een brief, maar op zoek gaat naar mooie 
uitspraken en pakkende citaten. En ook hier levert Seneca waar voor 
zijn geld. Uit de brieven zijn talloze one-liners, tegeltjeswijsheden en 
'zelfhulp-inzichten' te halen, die ook los van alle contekst aardig en 
nuttig kunnen zijn. Het beste bewijs hiervan is het boekje Seneca 
voor managers. Hierin staan zo'n 250 korte, tweetalige citaten; uit 
bijna elke brief zijn een of twee passages opgenomen. Vaak kiest de 
samensteller, Georg Schoeck, als vanzelf voor de puntige spreuken 
waar Seneca zo beroemd mee is geworden: zijn sententies. 
Om enkele voorbeelden te geven: 'waartoe al die slaapkamers? Je 
kan toch maar in één ervan slapen' (p.75); 'van nature is de mens 
een zindelijk en verfijnd wezen' (p.77) en het onverslaanbare 'wie 
gelukkiger wil leven, moet beter leven' (p.77). Het lijken direct 
bruikbare wijsheden uit een zelfhulpboek van praktische psychologie. 
In eerste instantie kan men geschokt reageren op dit boekje, 
minstens bij de volgende opmerking: 'Veel van zijn fonkelende 
zinnen schijnen als het ware te smeken om uit hun zinsverband te 
worden verlost. Geïsoleerd van hun contekst bereiken zij pas hun 
volste schittering' (p.12). Het lijkt absurd om integraal overgeleverde 
teksten doelbewust te gaan versnipperen en het resultaat vervolgens 
beter te noemen. Maar aan de andere [>p.55]kant: laten we ook dit 
eens durven denken! Wat is er eigenlijk op tegen om af en toe op 
deze manier oorspronkelijke stukjes Latijn te gebruiken? 
Ik denk dat dit ook in de klas zou kunnen werken: men zou leerlingen 
gewoon een serie van dit soort uitspraken kunnen voorschotelen en 
eens zien wat ze ermee kunnen. Ik zou me kunnen voorstellen dat ze 
nieuwsgierig worden naar de dan verzwegen contekst, dat die 
snippers smaken naar méér, iets waarin de docent dan kan voorzien. 
De snippers worden dan tot een Seneca voor beginners, als 
welbewuste aanloop naar een groter geheel. 
Leerlingen zouden ook de opdracht kunnen krijgen om vanuit 
bepaalde citaatjes een brief of passage te reconstrueren of zelf een 
zinvolle contekst te schrijven volgens opvattingen van de Stoa. Ik 
weet dat de tijd in de klas vaak te kort is voor dit soort schrijf-
experimenten, maar misschien is er toch af en toe een kleine 
gelegenheid om leerlingen op zo'n wat meer creatieve manier aan 
het werk te zetten en zich als het ware spelenderwijs te laten inleven 
in Romeins denken. 
Overigens ben ik ervan overtuigd dat juist in onze tijd 
fragmentarische teksten extra veel kansen bieden voor lezers, omdat 
ze ruimte laten voor individuele invulling en aanvulling. Zijn die grote 
massieve brokken tekst in onze uitgaven van Latijnse en Griekse 



teksten niet vaak een hindernis? Fragmenten lezen is soms 
stimulerender. 
Het letterlijk verbrijzelen van grote stukken tekst in Seneca voor 
managers is in tweede instantie misschien helemaal niet schokkend, 
maar juist een geslaagd waagstuk, een daad van durf en moed, die 
de weg naar Seneca kan openen. We moeten méér durven, ja, alles 
durven met de 'heilige' klassieke teksten, in het volle vertrouwen dat 
ze wel tegen een stootje kunnen. 
 
 
REALISTISCH 
 
Seneca biedt nog meer praktische aanknopingspunten voor 
behandeling in groepen. Een aspect van zijn brieven dat misschien 
pas na aandachtige lectuur opvalt is zijn realisme. 
Dat is een paradox. Deze in briefvorm geschreven filosofische 
overpeinzingen lijken met het volle Romeinse leven weinig te maken 
te hebben. Het is zelfs de vraag ze ooit als echte brieven verstuurd 
zijn en of Lucilius wel heeft bestaan. De collectie is goed denkbaar 
als een bundel fictieve of semifictieve brieven naar Hellenistisch 
model, in dit geval met een originele, licht-filosofische invulling. 
Veel onderwerpen zijn zo abstract en algemeen geldig dat ze 
eigenlijk ontstijgen aan een louter Romeinse contekst. Zelfmoord 
plegen, het belang van geestelijk evenwicht [>p.56]en daadkracht, 
de wil om te leren: dat is allemaal niet speciaal Romeins maar juist 
algemeen en universeel relevant. 
Soms keert Seneca dat concrete Romeinse leven zelfs letterlijk de 
rug toe, zoals in brief 7, waar hij uiting geeft aan zijn diepe afkeer van 
de bloeddorstige spelen in het amfitheater. Aan zijn hand wordt de 
lezer als het ware vanuit de arena teruggevoerd naar de 
studeerkamer. Maar juist deze filosoof Seneca laat in zijn brieven 
menigmaal indringend iets zien of voelen van het gewone Romeinse 
leven. Seneca's gestileerde teksten geven en passant een beeld van 
de werkelijkheid, zoals zwart-wit films van de 'Nouvelle Vague' het 
straatbeeld oproepen van Parijs of Rome in de jaren '60: onbedoeld 
en onbewust, maar scherp en misschien beter dan een documentaire 
uit die tijd. 
Heel bekend is natuurlijk de realistische brief 47 over de omgang met 
slaven. Daarin staan al heel wat details over hoe Romeinen dat dan 
kennelijk in de praktijk op allerlei manieren verkeerd deden. Een 
ander voorbeeld is brief 123, waar Seneca beschrijft hoe hij na een 
vermoeiende reis op zijn landgoed aankomt, waar het vervolgens 
ontbreekt aan personeel. Onvergetelijk is Seneca's beschrijving van 



het badhuis waar hij enige tijd boven woont, in brief 56, of de 
beeldend opgeroepen ouderwetse, simpele badkamer van Scipio in 
brief 86. 
Hoe kan het dat juist hier in zulke brieven treffende details zichtbaar 
worden? Het geheim van de paradox schuilt volgens mij in de 
bewuste stilering. Seneca maakt, terwille van zijn filosofische doel, 
scherpe en herkenbare, afgeronde sfeerbeelden, die zonder extra 
informatie begrijpelijk en direct toegankelijk zijn. Het 'rauwe leven' 
ongefilterd weergeven levert kunst op die voor mensen in een latere 
tijd soms juist moeilijk toegankelijk wordt. Seneca heeft het tijdelijke 
willen omvormen naar het eeuwig geldige, en juist daardoor dat 
tijdelijke zo helder neergezet. Als parallel is hier te denken aan de 
levendige en eveneens zeer gestileerde settings in de dialogen van 
Plato. 
Praktisch gezien lijkt ook dit aspect goed te gebruiken in het 
onderwijs. Aan de hand van Seneca's brieven laat zich bijvoorbeeld 
een interessant beeld van het leven in de grote stad ontwerpen. 
 
 
TYPISCH ROMEINS 
 
De voordelen van Seneca als auteur zijn hiermee nog niet uitgeput. 
Als gezegd gaan zijn brieven over brede vraagstukken en zijn ze 
herkenbaar en relevant voor moderne mensen. Maar soms ook heeft 
de auteur ongemerkt een typisch Romeinse kijk op de dingen. 
Seneca's toegankelijkheid kan soms bedrieglijk werken. Heel lang 
heb ik gedacht dat zijn talrijke verwijzingen naar oud-Romeinse 
helden (Cato, Flaminius, [>p.57]Fabius Maximus), inclusief lovende 
opmerkingen over Deugd, Eenvoud, Rechtlijnigheid tongue in cheek 
waren. Ik kan ze zelf namelijk moeilijk serieus nemen en ik zal wel 
niet de enige postmoderne mens zijn die het met die reactionaire 
uitlatingen en tirades tegen zedenverval moeilijk heeft. 
Maar rustige lectuur van Seneca's tekst laat zo'n ironische lezing 
eigenlijk niet toe: deze denker bedoelt alles ernstig en is daarmee 
dus op een beslissend punt anders dan de postmoderne manier van 
zien en voelen. Dat is leerzaam. Bestudering van de oudheid is niet 
alleen zinvol vanwege de mogelijkheid van identificatie maar juist ook 
door verwondering over het vreemde. 
Voor een ander voorbeeld verwijs ik graag naar brief 114 (eerder 
gepubliceerd in Hermeneus 76, 2004, 192-199). Deze brief is vrijwel 
geheel gewijd aan stijl. Seneca gaat hierin fel tekeer tegen 'slappe' 
en mateloze stijl, zoals die bijvoorbeeld in het dichtwerk van de 
beroemde Maecenas naar voren komt. De arme Maecenas wordt 



zelfs geciteerd en belachelijk gemaakt. Het ideaal blijkt juist een 
'mannelijke' stijl, die kracht en zelfbeheersing insluit. Voor Seneca is 
stijl niet simpelweg een kwestie van smaak en persoonlijke voorkeur. 
Er zijn allerlei principes mee in het geding, en de keuze voor een 
bepaalde stijl verraadt veel over iemands persoonlijkheid. Het heeft 
vermoedelijk gegolden voor de Romeinse elite in het algemeen: stijl 
en imago waren nauw met elkaar verbonden, misschien meer dan 
vandaag de dag. Daardoor zijn Romeinse discussies over stijl altijd 
ook discussies over identiteit en (zelf)perceptie: geen vrijblijvende, 
academische disputen, maar dringende kwesties van het hoogste 
gewicht. 
In deze gevallen is Seneca dus wat weerbarstiger, juist door de 
andere mentaliteit die hij laat zien. Zeker in de klas zal men 
waarschijnlijk eerder de herkenbare en direct relevante denker 
opzoeken. Maar het is toch iets om ook in het achterhoofd te houden: 
ook door markante verschillen valt er van Seneca iets te leren. 
Soms kunnen mentaliteitsvragen vrij gemakkelijk een plaats krijgen 
bij de behandeling van bepaalde brieven. Ik denk hier aan de al 
genoemde brief 47 over slaven. Daarin is de vraag naar de 
vanzelfsprekendheid van slavernij een mogelijk aanknopingspunt. 
Seneca stelt de slavernij namelijk, verrassend genoeg, nergens ter 
discussie, iets wat vanuit modern en christelijk perspectief misschien 
wel te verwachten was. 
 
 
HYPOCRIET 
 
Tot slot wil ik nog even stilstaan bij een heikel punt. Seneca mag dan 
nog zo veel te bieden hebben, hij heeft een groot PR-probleem. De 
filosoof staat namelijk wijd en zijd te boek als een figuur met 
bedenkelijke karaktertrekken, evenals bijvoorbeeld de 
[>p.58]historiograaf Sallustius (eerste eeuw v.Chr.). Met name wordt 
Seneca vaak kwalijk genomen dat hij een bepaalde mate van 
hypocrisie ten toon spreidt. Zo wordt dat althans vaak geduid 
wanneer hij in zijn brieven eenvoud, vrijwillige onthouding, matigheid 
en zelfs armoede predikt. Hij was immers een van de rijkste mensen 
die ooit in Rome hebben geleefd. En hij geeft wel voorschriften over 
deugd en rechtschapenheid, maar is toch ook de leraar geweest van 
de 'wrede tiran Nero'. 
Wie goed kijkt, ziet overigens nog veel meer schijnbare 
tegenstrijdigheden, ook in de teksten zelf. Hij ageert regelmatig tegen 
futiele academische haarkloverij, maar soms doet hij er zelf met 
plezier aan mee. Hij ademt een moderne visie van autonomie, eigen 



daadkracht en denkkracht, maar roemt en prijst onverholen alles wat 
oud-Romeins is. Of, op een hoger niveau: hij kiest positie als 
verdediger van rede, filosofie en verstandelijkheid (ratio), maar leeft 
zich in zijn tragedies geweldig uit in de schildering van wreedheden 
en emotionele excessen (pathos). 
Maar is dat nu een verwijtbaar gebrek aan evenwicht of zelfs een 
morele fout? Maakt het een auteur en zijn oeuvre niet eerder boeiend 
als er spanningen en nuances in zitten? Mijn antwoord zal duidelijk 
zijn. En met welk recht duiden rijke westerlingen Seneca als 
hypocriet aan omdat hij 'als miljonair de armoede preekt'? Wat had 
hij dan moeten doen? Zijn kapitaal opgeven of in de Colosseum 
uitstrooien, zich in lompen hullen en bedelaar worden? Zulke dingen 
worden toch ook niet verlangd van hedendaagse denkers die 
welvarend zijn. 
Seneca's boodschappen zijn soms confronterend en direct: vandaar 
misschien de instinctieve afwijzing ervan op basis van het hypocrisie-
argument. Maar daarmee wordt de deur naar begrip van Seneca's 
teksten te snel gesloten. Het aloude verwijt van hypocrisie kan beter 
even tussen haakjes worden gezet. In de klas kan het desnoods 
worden gebruikt om te stimuleren tot een kritische benadering. Af en 
toe draaft Seneca door en zijn morele gelijk werkt wel eens op de 
zenuwen. In zulke gevallen vraagt hij om tegenspraak, om kritiek, om 
tegenargumenten waarmee door zijn fraaie stijl kan worden 
heengeprikt. 
Hoe dan ook, teksten die zozeer tot reacties kunnen aanzetten, lijken 
op school bijzonder bruikbaar. Rechtsom of linksom: van Seneca's 
teksten wordt een mens beter. En of je wilt of niet, want zoals 
Seneca zelf zo treffend zegt: Dicam etiam inuitis profutura: "Ook wie 
niet wil zal ik nuttige adviezen geven" (Brief 89,19). 
 
 
Bibliografische aantekening 
 
Deze bijdrage is de bewerkte versie van een lezing op de 
nascholingdag Klassieke Talen aan de Vrije Universiteit te 
Amsterdam (NL) op 10 maart 2006. 
De meeste in het artikel genoemde brieven van Seneca zijn in 
vertaling opgenomen in: Seneca, Leren sterven. Brieven aan 
Lucilius, vertaald door Vincent Hunink, (Athenaeum - Polak & Van 
Gennep) Amsterdam 2004. 
Voorts is gebruik gemaakt van: Seneca voor managers: 
kernspreuken, gekozen uit de Brieven aan Lucilius en ingeleid door 



Georg Schoeck, Nederlandse vertaling [naar de Duitse versie uit het 
Latijn] door Gaby Vanden Berghe, (Lannoo) Tielt 2001 (2e druk). 
 
 
Over de auteur 
 
dr. Vincent Hunink is universitair docent Latijn en oudchristelijk Latijn 
aan de Radboud Universiteit Nijmegen (NL) en winnaar van de 
Publieksprijs 2006 van Oikos (de Nederlandse Onderzoeksschool 
Klassieke Talen). Hij publiceert geregeld vertalingen van antieke 
teksten, onlangs onder meer Cyprianus, Bidden in een boze wereld 
(2006) en Petronius, Satyrica (2006) [www.vincenthunink.nl] 


